
 

 

 
 

 
 Eretz Hemdah              ארץ חמדה, ע"ר

 Bruriya St., Jerusalem 2 91080ירושלים  , 2רח' ברוריה 
info@eretzhemdah.org  /  :5371485-02טלTel:   /WWW.ERETZHEMDAH.ORG 

  
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
  

 ותשפ" אב                                         
 

 איך ישוב ומתי זה יקרה?   ,וְדוֹר רְבִיעִי יָשׁוּבוּ הֵנָה 
------------------------------------ ---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- ---------------------------------- 

 כולל 'ארץ חמדה' , ראשהרב יוסף כרמל
 
 

 . )שמות יב, מ( רֶץ מִצְרָיִם"וַיְהִי מִקֵץ שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וְאַרְבַע מֵאוֹת שָׁנָה, וַיְהִי בְעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶה יָצְאוּ כׇּל צִבְאוֹת יְהֹוָה מֵאֶ "
 : הית בברית בין הבתריםואת ההכרזה האל  הכרזה זו בפרשתנו ממשיכה 

בֹדוּ דָן אָנֹכִי וְאַחֲרֵי כֵן יֵצְאוּ  כִי גֵר יִהְיֶה זַרְעֲךָ בְאֶרֶץ לֹא לָהֶם וַעֲבָדוּם וְעִנוּ אֹתָם אַרְבַע מֵאוֹת שָׁנָה... וְגַם אֶת הַגּוֹי אֲשֶׁר יַעֲ וַיֹּאמֶר לְאַבְרָם יָדֹעַ תֵדַע 
   טז(.-)בראשית טו, יגהֵנָה   וְדוֹר רְבִיעִי יָשׁוּבוּ הֵנָה כִי לֹא שָׁלֵם עֲוֺן הָאֱמֹרִי עַד .בִרְכֻשׁ גָּדוֹל..

 ? ומה משמעותם בפועל בזמן יציאת מצרים ,מה משמעות הסיפא של הדברים במעמד כריתת ברית בין הבתרים
במדרשים מופיע בעיקר הפירוש שאכן עברו ארבעה דורות בין דורו של יעקב לבין דור יוצאי מצרים. זו דרכו של המדרש שאיננו  

רואה   לאסרח בת אשר והנביא אחיה השילוני. המדרש גם  ,גדולים חיו מאות רבות של שנים. לדוגמארואה כל בעיה בכך שאנשים  
מפתיע הרבה יותר   ,הנס שקרה ליוכבד ועמרם בהמשך לכך,יוכבד בת לוי הייתה בגיל מופלג כאשר ילדה את ילדיה. ש בעיה בכך 

 . הייתה הרבה יותר זקנה משרההיא באותה עת שבגלל ילדה שלשה ילדים וגם  שיוכבד מהנס שאירע לאברהם ושרה. גם מפני 
בשיטה זו מפרשים ראשונים חשובים כמו רש"י )ורמב"ן בעקבותיו( וז"ל: "לאחר שיגלו למצרים יהיו שם שלשה דורות, והרביעי  

  )טו, ז(, לְרִשְׁתָהּ"   הַזֹאת"לָתֶת לְךָ אֶת הָאָרֶץ ישובו לארץ הזאת, לפי שבארץ כנען היה מדבר עמו )עם אברהם( וכרת ברית זו, כדכתיב 
וכן היה, יעקב ירד למצרים, צא וחשוב דורותיו יהודה, פרץ, חצרון, וכלב בן חצרון מבאי הארץ היה" )לא נדון כאן בשאלת זיהוי  

 כלב בן יפונה עם כלב בן חצרון(. 
"המפרש דור רביעי של ישראל ישובו הנה לארץ ישראל טועה הוא. כי   יוצא בחריפות נגד זקנו וז"ל: )שם(הרשב"ם   -נכדו של רש"י 

מאחר שנתן קצבה של ארבע מאות שנה, מה לנו אם דור רביעי או דור חמישי? והלא מכל מקום יתעכבו ארבע מאות שנה? אלא  
וריים ישובו ישראל הנה.  טעם נתן הקדוש ברוך הוא לדבריו. למה אני צריך לעכב ארבע מאות שנה? לפי שאחר דור רביעי של אמ

 שהדור מאה שנה ..., והרי ארבע מאות = ארבעה דורות. ... זהו פשוטו".  
בעקרון הנכד מסכים עם הסבא ששיעור משך הדור גדול ממה שהיה אחר כך, אבל מניין השנים הוא ארבע מאות מבחינת עם  

 רות. ישראל. הסיבה היא שעוון האמורי עדיין לא נשלם קודם שיעברו ארבע דו
ואלו דבריו: "ודור רביעי רובי המפרשים השתבשו בפירוש   'דוֹר רְבִיעִי'התחבט מאוד כיצד להתמודד עם הביטוי  )שם(גם  אבן עזרא 

והנכון בעיני כי   )איוב מב, טז(.ובאיוב ארבעה דורות   )דבר' ז, ט(,ונמצא לאלף דור  )אבות ה, ב(,דור. והנה אמרו הקדמונים עשרה דורות 
ומדתו הקץ שידור אדם בחלדו, ויש ארוך ויש קצר. ודור רביעי אחר היות זרעו גר.   )תה' פד, יא(,ר כמו יושב, מדור באהלי רשע פי' דו

 וכן היה קהת גר ועמרם ומשה גם אהרן, ובניהם שבו אל ארץ כנען"  )דבר' כג, ח(, והטעם על מצרים. וכן כתוב כי גר היית בארצו 
מציע הסבר על דרך הרמז "ודור רביעי. ור"ד שנים   והביא רעיון זה גם רבי יעקב בעל הטורים( ,)שםונים ר' חיים פלטיאל מגדולי הראש

 יהיו ישראל במצרים ואז ישובו הנה, ודר אותיות רד"ו". 
נָה וכתוב אחד  אומנם מצאנו במדרש כיוון חדש. וז"ל המכילתא: "רבי אומר כתוב אחד אומר וַעֲבָדוּם וְעִנּוּ אֹתָם אַרְבַע מֵאוֹת שָ 

, כיצד יתקיימו שני כתובין אלו? אמר הקדוש ב"ה אם עושין תשובה אני גואלם לדורות ואם לאו אני  ' וְדוֹר רְבִיעִי יָשוּבוּ הֵנָּה'אומר 
   מסכתא דפסחא פרשה יד(. -)מכילתא דרבי ישמעאל בא גואלם לשנים" 

 אפשרות לגאולת מצרים, לפני שעברו ארבע מאות שנים.   ,הרבה שנים קודם  ,לפי דברי המכילתא הייתה
בעקבות מדרש זה נציע בענווה את ההסבר הבא: הירידה למצרים הייתה תוצאה ישירה של מכירת יוסף והסכסוך העמוק שפרץ  

מפרשת וישב עד פרשת ויחי. יוסף אומנם לא נקם ביהודה על מכירתו, אבל גם לא הציע לו   בין האחים. משבר שליווה אותנו
שותפות בניה של לאה בהנהגה עם בניה של  את  לא אחדות אמיתית, שכוללת  שותפות בהנהגה, ללא אחדות אין תשובה שלמה. ל

רחל, אי אפשר לזכות לגאולה שלמה. גם בני אפרים שניסו לצאת לפני משה רבנו, לא שיתפו את בני יהודה. יהושע בן נון גם הוא  
ירבעם לא הסכים  וגם ל יהונתן  דוד המלך לא שיתף את בניו ש .שאול המלך לא שיתף את דוד .לא שיתף מנהיג משבט יהודה

 מה.יכשאין אחדות ושותפות אמת, אין תיקון ואין גאולה של  :המסקנה לשתף פעולה עם רחבעם כסגנו. 
 

 . היה אפשר להיגאל: "וְדוֹר רְבִיעִי יָשוּבוּ הֵנָּה" כבר בדור הרביעי לאברהם אבינו, ארבע דורות אחרי ברית בין הבתרים,
  יהודה ויוסף בדור הרביעי הוא התשובה )תרתי משמע(.שיתוף בהנהגה בין 

 הבה נתפלל כי נזכה לאחדות ולתשובה של כל חלקי הציבור, בקרוב מאוד. 
 

 ( לשיעורי הרב יוסף כרמל ביוטיוב)
 

 

   מרדכי ארנרייךמשה   הרב ל ע י ל ו י   נ ש מ ת 
 הי"ד   להגנת המולדת הנופלים במערכה  לע"נ א' בניסן תשפ"ה 

 ג'רי האכבוים הרב ד"ר  
 י"ח באדר ב' תשפ"ב 

 אהרוני ושלומית  ישראל   פרופ' 
 חשוון תשפ"ובט'  /   י"ד בכסלו תשפ"ג

 משה וסרצוג   מר
 כ' בתשרי תשפ"א 

 רוזן  יהושע  הרב
 ט"ו באדר א' תשפ"ב 

 ישראל רוזן   הרב
 בחשוון תשע"ח י"ג  

 שלמה מרזל   הרב
 י' באייר תשע"א 

 אסתר שמש   וגב'   שמואלמר  
 כ' באב /   י"ז בסיוון

  נפתלי צבי יהודה בר אילןהרב  
 מנחם אב תשפ"ד 

 חיה לאה אברמן וראובן    הרב
 שפ"בתט' בתשרי תשע"ו / כ' בתשרי  

  רבקה ברנדמן  וגב'שמואל    ר' 
 ט"ז בטבת תשפ"ג / ח' באייר תשפ"א

 סוזן וסרטיל   וגב'  אשרהרב  
 בכסלו / ט"ז אלול ט'  

 שרה ברכפלד   וגב'  מאירר'  
 ט"ז בטבת תש"ף(   -)שרה  

 שמואל כהן   הרב
 שבט תשפ"א 

 טרשנסקי נעמי    וגב' יצחק    מר
 / י"ד אדר ב' תשפ"ד  כ"ח באדר תשפ"א 

  שמחה שטרן  יוסף מרדכיהרב  
 נלב"ע כ"א באדר א' תשע"ד 

 כרמל  מלכה טויבע   וגב'אליהו כרמל  ר'  
 שס"טת אב  -ח' באייר תשע"ו / י"א במנחם

 גיטה קליין ומרת אברהם    ר' 
 י"ח באייר / ד' באב 

 שרה ונגרובסקי   גב'ו   זליגמר  
 י' בתמוז תשע"ד/    כ"ה בטבת תשפ"ב 

 ז"ל   יעקב מאיר רוסק 
 י"ג בטבת נלב"ע  

  ג'ולי קושיצקי גב'  
 י"ט באדר ב' תשפ"ב 

 מירה קושיצקי גב'  
 כ"ב בסיון תשפ"ג 

 יעקב )ג'רי( פרנקל   הרב
 ט' בטבת תשפ"ב 

 שלמה מרמורש   בןנפתלי  
 כ"ז כסלו תשפ"ב 

 אלישע בן רבקה מר  
   שושנה בת שרה   גב'ו

mailto:info@eretzhemdah.org
http://www.eretzhemdah.org/
https://www.youtube.com/channel/UCaz-8x6OyQh81Wf0wEYlksg


  
3 

 
    

 ו תשפ" בא

 
 מבית 'ארץ חמדה'  "מורנו" ראש תוכנית  –הרב בצלאל דניאל  

 

 ממנו למדנו להרגיש את הסברא ולהתרגש מהבנת התורה , לע"נ מורנו הרב ארנרייך זצ"ל
 

 האם טעם כעיקר אסור מן התורה? 
 

ברוך ה' זכינו שיש לנו בהישג יד מאכלים לרוב הנמצאים תחת פיקוח של אנשים יראי שמיים המבינים בנושא הכשרות. משכך,  
כבר אינם   – נושאים הלכתיים רבים שבעבר העסיקו כל בית בישראל: שחיטה, מליחה, הפרשת תרומות ומעשרות, ועוד רבים 

בת של בשר וחלב. כל אחד מהם כשר,  ותערחשש  בעולם הכשרות הוא ביותר המעסיק הנושא ההלכתי   רוב החברה. מעסיקים את
 אך המפגש ביניהם עשוי לייצר איסור. 

נושא זה מבלבל. הרושם הוא שהקושי בנושא נובע מחוסר היכרות עם היסודות העיוניים של הנושא. בזמן הקרוב ננסה לתת  
. תפילתנו היא שלאחר מכן נוכל להתקדם ולעסוק בהלכה למעשה  הקדמות עיוניות ומושגיות הנדרשות להבנת הנושא ומורכבותו

 הנובעת מהבנת הנושא. 
 

 בשר וחלב. בהלכה ישנה הבחנה בין שני סוגי תערובת: של בות וראשית חשוב להקדים: אנו מתכוונים לעסוק בהלכות תער
הות איזהו הפריט האסור ואיזהו  תערובת "יבש": ערבוב של עצמים. כל פריט נפרד מהפריטים האחרים, ואיננו יודעים לז .א

הפריט המותר. לדוגמא: אדם הפריש תרומות ומעשרות, והתרומה חזרה ונפלה לתוך הפירות הרגילים. כעת יש תערובת של  
 פרי שאסור באכילה עם פירות המותרים באכילה. 

לצורך הדיון נניח שמדובר  תערובת "לח": איסור המשפיע על ההיתר. לדוגמא: חתיכת בשר שאינו כשר נופל לתוך תבשיל.   .ב
בבשר שניתן לזהות ולהוציא. הבעיה אינה חוסר היכולת לזהות את האיסור. הדיון הוא אם יש לבשר האסור השפעה על  
יתר התבשיל. בדומה לכך: חתיכת בשר הנופלת לתוך תבשיל חלבי. מזהים את הבשר, ומוציאים אותו. הבעיה איננה חוסר  

 שהבשר מותיר את חותמו על התבשיל, וכאן יש לבחון באלו תנאים התבשיל ייאסר.הזיהוי של הבשר. הבעיה היא 
 

 רוב עיסוקנו באיסור והיתר יעסוק ב"תערובת לח". נפתח בסוגיות המגדירות את השפעת האיסור המתערב בהיתר. 
 

ר בחלב. לצורך הדיון,  נשוב לדוגמא שהצגנו לעיל. מה נותר בתבשיל אחרי שמוציאים את הבשר? לכאורה הטעם של הבשר נות
האיסור  נופל לתוך תבשיל. מוציאים את הבשר. מה שנותר כעת הוא הטעם של לא כשר נתייחס למקרה אחר: חתיכת בשר 

 כמו המקור( במספר מקומות: –בתבשיל. האם הוא אוסר אותו. הגמרא דנה בשאלה זו )האם הטעם הוא כמו ה"עיקר" 
ן )קח ע"א( אביי מוכיח שמדאורייתא טעם כעיקר מאיסור בשר בחלב: בשר : במסכת חולי בשר בחלבדין של  הראיה מה .א

התבשל בתוך חלב. מוציאים את הבשר. כעת כל החלב אסור, למרות שהבשר רק הותיר את טעמו בחלב. רואים שהטעם  
ורה, אלא אוסר  מייצר איסור. כמובן, מציין אביי, שאפשר לטעון שבשר בחלב חריג בזה, ואינו מהווה ראיה לשאר איסורי ת

מעבר לאופן בו שאר האיסורים אוסרים. אך אם זה היה נכון, מדוע אם הבשר אינו גדול דיו בכדי לתת טעם משמעותי בחלב  
החלב אינו נאסר? לכאורה היה הגיוני לומר שבדין המחודש הזה הבשר יאסור את החלב ללא תלות ביחס ביניהם! רבא  

ל גדי בחלב אמו". הבישול, בהגדרה, נועד להעביר טעם ממאכל אחד לשני. לכן  דוחה את דבריו: האיסור נוסח "לא תבש 
העברת הטעם מייצרת איסור, ואם אין מספיק בשר, טעם הבשר אינו ניכר בחלב. לכן ביחס לבשר וחלב מעבר הטעם קובע  

 את האיסור. אך אין מכאן ראיה לשאר התורה. 
 שהטעם אוסר כמו העיקר:  במסכת פסחים )מג ע"ב( מציעים שלושה מקורות לכך .ב

בכך בשר בחלב .1 יחד, ואין די  : הגמרא דוחה את המקור הזה, מכיוון שבשר וחלב נאסרים רק כאשר הם מתבשלים 
 שהאחד נותן את טעמו בשני באופנים אחרים בכדי לאסרם מן התורה, מוכח שזהו דין מיוחד ולא עצם הטעם אוסר.

ק "וכל משרת ענבים לא ישתה" מתייחס למים ששרו בהם ענבים, : לפי חכמים הפסו"משרת ענבים" האמור בנזיר .2
הענבים הותירו את טעמם ביין, ולנזיר אסור לשתות את המים הללו מפני הטעם שבהם. מכאן מוכח שהטעם אסור כמו  

 העיקר. 
,  )כלומר, אם שותה מים יחד עם ענברבי עקיבא סובר שהפסוק מתייחס להיתר מצטרף לאיסור, ולא לטעם כעיקר 

 מחשיבים גם את מרכיב המים שבתערובת לחשב את שיעור האיסור(. 
: הכשרת זו דוגמא מצוינת לטעם ללא ממשות: הטעם ספוג בכלי, ואינו נראה לעין. רבי עקיבא מוכיח  הכשרת כלים .3

מדיני הכשרת כלים )המפורטים בפרשת פנחס( שהתורה מתייחסת לטעם כמו האיסור עצמו. חכמים אומרים שאין מכך 
ראיה, מכיוון שיש להכשיר כלים בשל עצם השימוש באיסור, וגם במצבים בהם הטעם כבר אינו משפיע )הטעם פגום  

 פגום, או שהכלי אינו בן יומו, וכדו'(. 
: בדיני טהרת הנזיר )במדבר ו( נאמר שהכהן מקבל הזרוע, אך הניסוח של הפסוק חריג "ולקח הכהן  זרוע האיל של הנזיר .ג

בשלה". התנאים )במסכת חולין צח ע"ב( מבינים מכך שיש לבשל את כל האיל יחד, והכהן מקבל את הזרוע אחרי  את הזרוע  
אין לנו   – הקרבן. אין מקום להקשות על עצם גזירת הכתוב לבשל את האיל לפני נתינת הזרוע לכהן  חלקי   הבישול עם שאר

נזיר, שאינו כהן, לאכול את הזרוע, ולכאורה גם לא את  מקום להרהר אחרי גזירות הכתוב שכאלה. המפתיע הוא שאסור ל
מה שהתבשל עם הזרוע! מכאן מבינים חז"ל שהטעם של הזרוע בטל בששים, ביחס לשאר האיל. רבא אומר שהחשיבות של  

 הלימוד היא בכך שבדרך כלל טעם כעיקר אסור בקדשים, ואילו כאן ישנו היתר חריג. 
 

 נחלקו בשאלה זו. מהו היחס בין הסוגיות? הראשונים  
רש"י )על הסוגיה בחולין, ובעקבותיו הרמב"ן שם( אומר שרבא סובר שטעם כעיקר אינו מן התורה, כפי שרבא סובר בכל מקום.  
בחולין רבא אומר שטעם כעיקר הוא דין ייחודי לקדשים, והוא דוחה את ראייתו של אביי מבשר בחלב מפני שהוא סובר שטעם  

 תורה. רש"י מציע שתי אפשרויות ליישוב הסוגיה בפסחים: כעיקר אינו דין  
אכן בהקשר של "משרת" ובהקשר של הכשרת כלים טעם כעיקר. אך הצורך של התורה לפרט את שני הדברים מוכיח שטעם   .א

 כעיקר מן התורה בהקשרים הללו בלבד. 



  
3 

 
    

 ו תשפ" בא
הכלי גם אם אין בו טעם. אם כך, אין "משרת" מהווה בסיס לדין היתר מצטרף לאיסור, והכשרת כלים הוא דין של הכשרת   .ב

 מקור מן התורה לכך שטעם כעיקר. 
תוספות חולקים ואומרים שמוסכם שטעם כעיקר הוא דין תורה, כפי שמוכח מהסכמת התנאים במסכת פסחים. רבא דוחה את  

בונן במקרה של הזרוע  ראייתו של אביי מכיוון שבשר בחלב אינו מקור הכרחי, אך אין זה אומר שהוא חולק על עצם הדין. נת
הבשלה: התנאים אומרים שיש יותר מפי ששים בתבשיל ביחס לזרוע. אם כך, הזרוע אינה נותנת טעם בשאר התבשיל! אם כך,  

בקדשים הבישול המשותף אוסר, גם אם לא ניתן לזהות את הטעם של הקודש   –וודאי שלא מדובר בטעם כעיקר, אלא ב"טעם" 
שים(. המקרה של זרוע בשלה הוא מקרה ייחודי בו מתייחסים לקדשים כדיני טעם כעיקר רגילים של  גם אם הוא בטל בש –)כלומר 

 שיש דין בסיסי של טעם כעיקר בכל התורה.  –שאר התורה, ולא מעבר לכך. אם כך, מוכח מהסוגיה להיפך 
 בעלי התוספות, וכן בעל המאור, מציעים שני תירוצים נוספים לסוגית זרוע בשלה. 

 
 צאנו למדים מחלוקת יסודית: האם טעם כעיקר הוא מן התורה או לא. אך נמ

רש"י סובר שטעם כעיקר הוא דין דרבנן. מה רש"י סובר שהדין מן התורה? בדבר זה נחלקו ראשונים, ובעזרת ה' בפעם הבאה  
 שאלה זו תפתח בפנינו את ההגדרות של הראשונים לטעם כעיקר. 

 
               info@eretzhemdah.orgיתן ליצור קשר עם הכותבים דרך:  נ

 
 ורנו" ביוטיובקישור לשיעורי "מ –ארץ חמדה 

 
 

 
 
 
 

 

 
 

 הרב מרדכי הוכמן 
 

 רבי שמעון והסלע שמחוץ לירושלים 
 

לקצר בהבאת סוגיות    ". במאמר ההוא התבאר שדרכו של הרי"ףהמתנות של המירונימאמר זה הוא המשכו של המאמר הקודם "
התלמוד והוא מביא בהלכותיו רק דברים שניתן ללמוד מהם הלכה למעשה, ותמוה שהביא הרי"ף ברייתא במעשה במירוני,  

 שלכאורה אין למדים משם הלכה שאינה מוזכרת במשנה. וז"ל הברייתא כפי שהיא מובאת בתלמוד )בבא בתרא דף קנו(: 
כמים: מעשה במרוני אחד שהיה בירושלים, והיו לו מטלטלין הרבה וביקש ליתנם במתנה, גמ'. תניא, אמר להן רבי אליעזר לח"

אמרו לו: אין להם תקנה עד שיַקְנֶה על גב קרקע. הלך ולקח בית סלע אחד סמוך לירושלים, ואמר: צפונו לפלוני ועמו מאה צאן 
 " מים את דבריו! אמרו לו: משם ראיה? מרוני בריא היה.ומאה חביות, ודרומו לפלוני ועמו מאה צאן ומאה חביות, ומת, וקיימו חכ 

במאמר הקודם נידונו הרמזים שבמעשה, שמחמתם ראה הרי"ף צורך להביא אותו, ונחזור על עיקרי הדברים. המעשה מספר על  
נבא שגם  מירוני שהיה בירושלים, ובכך הוא מרמז שהוא מתייחס לנבואות זכריה על מלחמה של הגויים על ירושלים. זכריה מ

ל אחד(, עדיין תהיה לעם ישראל מעלה על פני הגויים מפני שעם ישראל עוסק  -בגאולה העתידה )כאשר רוב הגויים יאמינו בא
בביאור התורה, ביאור שקשור ל'לב העליון' שקשור ל'ירושלים של מעלה'. וכאשר העמים שסובבים את ארץ ישראל רוצים להלחם  

הִנֵּה אָנֹכִי שָם  ( נאמר: "ב,יבא בעצם על המעמד הרוחני העליון של עם ישראל. בנבואת זכריה ) ביהודים ששבו לארצם, מלחמתם הי
". כלומר, בגאולה העתידה הגויים יילחמו נגד  אֶת יְרוּשָלַםִ סַף רַעַל לְכָל הָעַמִים סָבִיב וְגַם עַל יְהוּדָה יִהְיֶה בַמָצוֹר עַל יְרוּשָלָםִ:

וגם אנשים מיהודה יילחמו נגד 'ירושלים )של מעלה'(. כאשר העמים שסובבים את ארץ ישראל יבואו  'ירושלים )של מעלה'( 
להילחם בעם ישראל מלחמה גשמית, חברי הקבוצה שעוסקת במלחמות ירצו שחברי הקבוצה השניה שעוסקת בתורה, יבטלו  

חיילים רבים שאוחזים בנשק גשמי מביאים    מתורתם ויתגייסו לצבא ויעזרו להם במלחמתם בגויים. לפי המחשבה הגויית רק
לנצחון, מחשבה שכזו משתלטת מתחילה גם על היהודים שאוחזים בנשק הגשמי מחוץ ל'בית המדרש'. והם דורשים מ'לומדי  

מלחמה נגד  של מעלה' = 'בני הישיבות'( לסייע בידם, לעזוב את בית המדרש )'ירושלים'( ולהצטרף אליהם ליֹשְבֵי יְרוּשָלַםִ התורה' ) 
 ". וְגַם עַל יְהוּדָה יִהְיֶה בַמָצוֹר עַל יְרוּשָלָםִהגויים אויבי ישראל. והדרישה זו מתוארת במילים: " 

אמנם בהמשך הקב"ה פוקח את עיניהם הרוחניות של היהודים הלוחמים, והם רואים כיצד לימוד התורה של 'בני הישיבות' מסייע  
בַיּוֹם הַהוּא נְאֻם ד' אַכֶה כָל סוּס בַתִמָהוֹן וְרֹכְבוֹ בַשִגָעוֹן וְעַל  דבר זה מתואר בהמשך הנבואה: "בידם במלחמה הגשמית נגד הגויים. ו

 " לַםִ בַד' צְבָאוֹת אֱלֹהֵיהֶם:יֹשְבֵי יְרוּשָ   בֵית יְהוּדָה אֶפְקַח אֶת עֵינַי וְכֹל סוּס הָעַמִים אַכֶה בַעִוָּרוֹן: וְאָמְרוּ אַלֻפֵי יְהוּדָה בְלִבָם אַמְצָה לִי
והתבאר, שזכריה מנבא שבאופן עקרוני תהילת הנצחון על הגויים צריכה להתחלק בשווה בין הלוחמים ובין לומדי התורה, אלא  

שבני הישיבות מתנגדים לכך, ולדעתם כל התהילה מגיעה להם בלבד. רשב"י הוא אחד מחכמי ירושלים של מעלה והוא מסכים עם  
יה הנביא, והוא רוצה להקנות את המתנות לשני הצדדים, הן לצד של אלו שעזבו את בית המדרש כדי להלחם בחרב גשמית,  זכר

 והן לצד של אלו שנותרו בבית המדרש ועוסקים בתורה. אך אנשי ירושלים של מעלה מסרבים לעזור לו.
ם לקבל את האמת של רשב"י, והם הקנו לו 'בית סלע',  מחוץ לירושלים של מעלה נמצאים ה'לוחמים', שהם אנשי אמת והם מוכני

שבאמצעותו הוא הקנה מתנות לאלו שבצד 'צפון' ששם ה'שולחן' שמסמל את הצד הגשמי שבעם ישראל, ולאלו שבצד דרום ששם 
רב  ה'מנורה' שמסמלת את העיסוק בחכמה. ובכך הראה רשב"י שתהילת הנצחון מגיעה גם לאלו שיצאו מבית המדרש לאחוז בח

 

 החייל, איתמר חיים בן ציפי ציפורה ל: בתוך שאר חולי עם ישרא  ,  השלימה  םמתפללים לרפואת

  שאול בן יפה  טל חנה בת אוריה  ניר רפאל בן רחל ברכה  שמואל בן ברוריה 
 רחל דוד בן   מיכאל אלכסנדר אברהם בן שרה מלכה הילל בן תמר שפרה  ישי בן מרים  רות צפורה בת חנה  

 חווה רָאנְלָה בת פָיילָא  משה בן רחל  נעם בן שלומית  חיה   בן   עודד הילה צפנת בת שרה טובה  אסתר   מאירה בת 
  רבקה בת שרה בלה  משה בן אסתר חיה  מינדה לאה בת ליפשה  ר' יצחק בן בריינדל גיטה  שולמית    בן  שלמה

 בן פריבה   נבו  חיים מרדכי פרץ בן אסתר מילכה  

mailto:info@eretzhemdah.org
https://www.eretzhemdah.org/content.asp?PageId=8&lang=he
https://www.yeshiva.org.il/midrash/58358


  
3 

 
    

 ו תשפ" בא
גשמית כדי להילחם באויבי ישראל. יש עדין מעט קיצונים שמתנגדים לרשב"י ומחשיבים את רשב"י המירוני כ'מת', אך בברייתא  

מובא שדעת הרוב )=חכמים( היא שההשקפה שלו היא 'בריאה', והמירוני הוא 'בריא'. הרי"ף רצה לסייע לרשב"י המירוני כדי  
 כן הביא בהלכותיו את הברייתא שמצדדת בשיטת רשב"י.  ששיטתו תתקבל ב'ישיבה של מעלה', ול

גדולי ישראל נוספים רצו לסייע לרשב"י כדי ששיטתו תתקבל ב'ישיבה של מעלה', ולכן הנהיגו מנהג שמתאים לשיטתו. במעשה  
באמצעות 'חציו  מסופר שהמירוני יצא אל מחוץ לירושלים וקנה שם 'בית סלע', והקנה את המתנות שלו באמצעות 'חציו הצפוני' ו 

הדרומי' של אותו 'בית הסלע'. רמז זה נועד לשלוח אותנו לנבואה נוספת של זכריה על הר הזיתים שמחוץ לירושלים, ולמנהג  
 שהונהג בקשר לנבואה זו. 

 
 זכריה הנביא והר הזיתים 

 ( מנבא:ה- א,ידזכריה )
א לַ " ֵּה יוֹם ב ָּ ו  ד' הִנ  ס  ַ ש  עִיר וְנָּ ה הָּ דָּ ה וְנִלְכ ְ מָּ לְחָּ ִ ם לַמ  לִַ ָּ וֹיִם אֶל יְרו ש  ל הַג  י אֶת כ ָּ סַפְת ִ ךְ: וְאָּ ֵּ קִרְב  ךְ ב ְ לֵּ לָּ ק ש ְ ה  וְחֻל ַ כַבְנָּ ָּ ש   ים ת ִ ש ִ ים וְהַנ ָּ ת ִ  הַב ָּ

א ד' וְנִלְחַ  עִיר: וְיָּצָּ ת מִן הָּ רֵּ ם לאֹ יִכ ָּ עָּ ה וְיתֶֶר הָּ וֹלָּ ג  עִיר ב ַ א חֲצִי הָּ י וֹם הַהו א עַל וְיָּצָּ יו ב ַ מְדו  רַגְלָּ ב: וְעָּ יוֹם קְרָּ חֲמוֹ ב ְ ָּ יוֹם הִל  ם כ ְ הֵּ וֹיִם הָּ ג  ם ב ַ
ה מְ  דוֹלָּ יא ג ְ ה ג ֵּ ָּ יָּמ  ה וָּ חָּ חֶצְיוֹ מִזְרָּ דֶם וְנִבְקַע הַר הַז ֵּיתִים מֵּ ם מִק ֶ לִַ ָּ י יְרו ש  נֵּ ְ ר עַל פ  ֶ ה וְחֶצְ הַר הַז ֵּתִים אֲש  פוֹנָּ ר צָּ הָּ ש  חֲצִי הָּ ם אֹד ו מָּ ֶ ה: וְנַסְת  יוֹ נֶגְב ָּ

י ָּה מֶלֶךְ יְהו   י עֻז ִ ימֵּ רַעַש  ב ִ נֵּי הָּ ְ ם מִפ  ֶ ר נַסְת  ֶ אֲש  ם כ ַ ֶ צַל וְנַסְת  רִים אֶל אָּ י הָּ יעַ ג ֵּ י יַג ִ רַי כ ִ יא הָּ א ג ֵּ ה ו בָּ ךְ: ד' דָּ ָּ ים עִמ  ל קְדשֹ ִ  אֱלהַֹי כ ָּ
" התבאר שחז"ל מרמזים לנו שה'נשים' שבנבואה זו אינם 'נשים' ממש, ומדובר בתיאור  הרמב"ם וגוג ומגוגבמאמר הקודם "

המציאות שתהיה בזמן הגאולה דרך 'המשקפיים' של 'יושבי ירושלים' של מעלה )=בני הישיבות(. לפי ראייתם, החשיבה הגויית  
החלו לחשוב כמו גויים שריבוי ההשתדלות הגשמית יביא להצלחה במלחמה  השתלטה על חצי מאנשי ירושלים )של מעלה(, והם 

ולהצלחה כלכלית. לפי 'המשקפיים' של אנשי ירושלים, רק הם עצמם שעמלים רק בתורה נחשבים ל'גברים', ואילו חבריהם   
ם את חבריהם כאלו חצי  נחשבים כמו 'נשים שנאנסו על ידי גויים' והחשיבה הגויית השתלטה עליהם. ובדימוי נוסף הם רואי

 מהעיר גלה מחוץ לירושלים )של מעלה(. 
" הוא  גֵיא הָרַי". השם  "גֵיא הָרַייוצא ונלחם בגויים ושהר הזיתים נבקע ונוצר בו 'גיא', ויש מקום שנקרא "ד' בשלב זה מסופר ש

סר בהירות שמקורו בתורה בענין ה'גיא'  תמוה מאוד שהרי 'גיא' הוא היפך מ'הר'. חוסר הבהירות בענין ה'גיא' וה'הר' קשור לחו
 וה'הר', וכדלקמן. 

 
 ומקום קבורת משה –הארץ הטמאה 

בְשִבְתֵנוּ  " –בספר שמות מסופר שכחודש לאחר שישראל יצאו ממצרים, הם התלוננו שהם מתגעגעים ל'סיר הבשר' ולאכילת לחם 
". הקב"ה נענה לצרכיהם והעניק להם את המן במקום הלחם, ואת השְלָו במקום הבשר. אך  עַל סִיר הַבָשָר בְאָכְלֵנוּ לֶחֶם לָשֹבַע

שכעבור כשנה, לאחר בניית המשכן, כשבני ישראל החלו במסעם לארץ ישראל הם אכלו את המן בלבד, והם   בספר במדבר מסופר
וַיִּקְרָא אֶת שֵם הַמָקוֹם הַהוּא קִבְרוֹת הַתַאֲוָה כִי  שלח להם את השְלָו ורבים מהם אכלו אותו ומתו, ומסופר "ד' התאוו לאכול בשר, ו

 ".תְאַוִּים שָם קָבְרוּ אֶת הָעָם הַמִ 
משמע, שכל מה שארע בירידת הַשְלָו בפעם השניה ארע כבר בפעם הראשונה. אולם, אם הַשְלָו הרג בישראל כבר בפעם   1בתלמוד

הראשונה, מדוע הם לא חששו ואכלו מהַשְלָו כאשר הוא ירד בשנית כעבור שנה? בני ישראל מתו בכמה מאורעות במדבר ולא  
 ע סיפור הקבורה מובא רק כאן בסיפור שקשור ל'תאוות הבשר'?מסופר על קבורתם, מדו

, כשם שהם לא מתו ממנו ממש כשהגיע כחודש לאחר יציאתם ממצרים.  משמעות הדבר היא שבני ישראל לא מתו ממש מהשליו
האלו! ללא האנשים המוכים בתאוות האוכל הטעים והעלאת    'המתים'ב'קברות התאווה' גילה משה לישראל שהעולם חייב את 

ל הסכימו ליטול  העולם לא יתפתח! משה בחן יחד עם ישראל את המקומות )=התפקידים( שקיימים בעולם, וישרא  -רמת החיים 
שהוגים בתורה ומתנזרים מתאוות העולם הזה. ואילו את   - 'החיים'לעצמם את המקומות )=התפקידים( שמתאימים לאנשים 

במשך שנות   ' יקברו שם' - ' המתאווים'הם הותירו לגויים; כדי שהגויים  ' המתים' המקומות )=התפקידים( שמתאימים לאנשים 
העולם, זהו מקום 'טמא' שנחשב כמו 'בית קברות'. משה קרא למקום שישראל זכו להגיע  חייהם ויעסקו בפיתוח הגשמי של 

 . קִבְרוֹת הַתַאֲוָה'להשגה הזו בשם '
 

מאידך, בסיום התורה בספר דברים מסופר שלפני הכניסה לארץ מת משה במקום גבוה ב"הר נבו", אולם מצד שני מסופר שהוא  
נמוך. הטעם לכך הוא שמשה רצה לחנך את בני ישראל להסתפקות במועט, ולכן הוא כינה כמה  נקבר ב"גיא", שמשמעותו מקום 

פעמים את כל עבר הירדן המזרחי בשם ה"גיא", כדי להפנים בקרב ישראל שזהו מקום "נמוך" שנועד עבור הגויים שאמורים  
הָהָר  ועט ולעוסקים ברוחניות, נקראה בפיו "לרדוף אחרי העושר והחיבור לארציות. ומאידך ארץ ישראל שמיועדת למסתפקים במ 

 ", כלומר 'מקום גבוה' וטוב. הַטּוֹב
 

אך בני גד ובני ראובן לא הושפעו מכך. היה להם מקנה רב, והם אכלו מן הבשר של המקנה שלהם, והם רצו להרבות את עושרם  
סיגה מההשגה הגבוהה של 'קברות התאווה'.  ולהישאר בעבר הירדן המזרחי; ובסופו של דבר משה נעתר לדרישתם. לכאורה, זו נ 

התפקיד של המתאווים נועד עבור הגויים בלבד; ואילו כעת משה הסכים שיהיו גם בעם ישראל אנשים שיעסקו בתפקיד של   -שם 
 המתאווים. 

 
( נאמר:  נג, ט) האינו עולה בקנה אחד עם כינויי הגנאי האלו. בנבואת ישעי -בנוסף לכך, בסיום חייו משה פעל באופן שלכאורה 

. משה הסכים להיות במותו  2..."; וחז"ל מבארים שהנבואה הזו מתייחסת למשהבְמֹתָיו עָשִירוְאֶת   קִבְרוֹוַיִּתֵן אֶת רְשָעִים "
שהקבר   '(. משה לא ביקש שיעבירו את עצמותיו לצד המערבי, והוא הסכיםעָשִירוְאֶת בצד של הרודפים אחרי 'העושר' )'  - '( בְמֹתָיו)'

בעלי התאוה'. בסוף ימיו גילה משה שהוא השתמש אמנם בכינויי   -' שמקומם בחיים הוא ב'קברות רְשָעִיםשלו יהיה בצד של ה'
, והם  'רודפי עושר', כדי לחסום את המתלבטים מלהצטרף אליהם. אולם צריך שיהיו גם בעם ישראל 'רודפי העושר'גנאי כלפי  

 ם' שראוי שייקבר אצלם., אלא 'צדיקי'רשעים ממש'אינם 
 

  -ראינו שבתורה יש שתי התייחסויות עיקריות לתאוות אכילת הבשר שכרוכה גם בתאוות העשירות. א. התייחסות של 'בדיעבד'  
"( מקום שנחשב 'נחות' ונחשב  קִבְרוֹת הַתַאֲוָהבתור אנשים שהעולם חייב אותם, אלא שהם 'קבורים' בחייהם בתפקיד נחות )"

גם ל'גיא', אך מי שבוחרים ב'חיים' צריכים לבוא ל'הר הטוב' שהיא ארץ ישראל ולהסתפק במועט. ב: הכרה בכך  באופן סמלי  
וגם הם אנשים שנמצאים בתפקיד 'חי', ולכן משה    -ש'המתאווים' נחשבים צדיקים כמו 'עוסקי התורה המסתפקים במועט' 

https://www.yeshiva.org.il/midrash/52559


  
3 

 
    

 ו תשפ" בא
עומדים בבסיס נבואת זכריה על 'הר הזיתים' שיבקע בו 'גיא',    הסכים להיקבר איתם ב'גיא'. עקרונות אלו שנלמדים מן התורה

 והם קשורים ל'בית הסלע' שבאמצעותו הקנה רשב"י את המתנות.
 

 היציאה של רשב"י והמתנות שנתן
מלחמה זו לא היתה ב'יום' אלא  נלחם במצרים בים סוף אך ד' ". וְיָצָא ד' וְנִלְחַם בַגוֹיִם הָהֵם כְיוֹם הִלָחֲמוֹ בְיוֹם קְרָבזכריה מנבא "
עַד באֹ  "( היתה מלחמת ישראל בעמלק שהיתה " בְיוֹם קְרָב ". מלחמה ידועה שהיתה במשך שעות היום )"לִפְנוֹת בֹקֶרבסוף הלילה "

ק מָחָר אָנֹכִי נִצָב עַל ראֹש  בְחַר לָנוּ אֲנָשִים וְצֵא הִלָחֵם בַעֲמָלֵ ". ומלחמה זו היתה כרוכה ב'יציאה'. משה הורה ליהושע: " הַשָמֶש
". למרות שיהושע היה נער שלא מש מאהל משה, הורה לו משה לבחור אנשים ו'לצאת' להילחם  הַגִבְעָה וּמַטֵּה הָאֱלֹהִים בְיָדִי

ני  התפללו להצלחת הלוחמים, ומסופר שהכוח הרוח  -משה ואהרון וחור  -מלחמה גשמית בעמלק, וקבוצה קטנה של רמי מעלה  
כְיוֹם  'יצא' ויילחם בהם "ד'  סייע להצלחת הנצחון. זכריה מנבא שכך יהיה גם בעתיד במלחמה הכוללת של הגויים כנגד ירושלים. 

'תצא' ותהיה יותר  עם אלו שיוצאים 'מירושלים של מעלה' כדי להילחם.  ד' ". 'יציאה' זו משמעותה ששכינת הִלָחֲמוֹ בְיוֹם קְרָב
י ירושלים התייחסו אליהם בבוז בתור 'נשים' ובתור חצי העיר 'שיצא בגולה'. אך הקב"ה 'יצא' אל הגולים  ואמנם מתחילה יושב

נלחם בעמלק באמצעות יהושע והחיילים  ד' כמו ש - כְיוֹם הִלָחֲמוֹ בְיוֹם קְרָב -האלו ויצטרף אליהם, והוא יילחם באמצעותם בגויים  
מראה שזו ההנהגה הסתמית שראוי   (אָהֳלֵי יְהוּדָהאל הקבוצה הלוחמת )=ד' ה' זו של שנבחרו לצאת ולהילחם עמו בעמלק. 'יציא

לכל אחד מישראל לנהוג בה. גם מי שיוצאים מבית המדרש לאחוז בחרב גשמית הם אנשים קדושים, והם קדושים כמו אלו  
 ".דֹשִים עִמָךְוּבָא ד' אֱלֹהַי כָל קְ שנשארו בתוך ירושלים של מעלה. וכפי שמנבא זכריה: "...

 
באמצעות הקנאת המתנות לשני הצדדים שבעם ישראל, הראה רשב"י שתפארת הנצחון על הגויים מתחלקת בשווה בין לומדי  

התורה שעזבו את בית המדרש ויצאו לאחוז בחרב גשמית לבין לומדי התורה שנשארו במחנה. רשב"י הקדים והקנה את המתנות  
סלע', הצד שמסמל את הצד הגשמי של עם ישראל, הצד של החרב הגשמית ושל הרדיפה אחרי  באמצעות צד 'צפון' של 'בית ה

העושר. בכך הראה רשב"י, שיתכן שמי שהתנדב לאחוז בחרב גשמית הוא יותר צדיק ממי שנשאר ללמוד בבית המדרש )יושב  
ת אָהֳלֵי יְהוּדָה בָרִאשֹנָה לְמַעַן לאֹ תִגְדַל תִפְאֶרֶת  וְהוֹשִיעַ ד' אֶ של מעלה(. ובכך הולך רשב"י בדרכו של זכריה שניבא: "  – ירושלים 

 ". ראייה שכזו יוצרת בלבול ומתח, וזכריה מתייחס לכך, וכדלקמן.  בֵית דָוִיד וְתִפְאֶרֶת יֹשֵב יְרוּשָלַםִ עַל יְהוּדָה
 

יתִים  יא גְדוֹלָה מְאֹד ...וְנִבְקַע הַר הַזֵּ  גֵּ
חשוב שמי שנשאר בבית המדרש נמצא ב'הר הטוב', ומי שיצא משם לעסוק בצד הגשמי של עם ישראל נמצא  לומדי התורה הורגלו ל

ב'גיא'. ואילו כעת מרמז זכריה שיתכן שמי שבחר לעסוק בצד הגשמי ויצא לאחוז בחרב, הוא זה שנמצא ב'הר', ואילו חבירו  
וְנִבְקַע  לא ברור מהו 'הר' ומהו 'גיא' מרומז בדברי זכריה: "...שנשאר בישיבה נמצא בעדיפות שניה ונחשב ל'גיא'. המצב המבלבל ש 

יא הָרַיגְדוֹלָה מְאֹד וּמָש חֲצִי הָהָר צָפוֹנָה וְחֶצְיוֹ נֶגְבָה: וְנַסְתֶם  גֵּיאהַזֵיתִים מֵחֶצְיוֹ מִזְרָחָה וָיָמָה  הַר י הָרִיםכִי יַגִיעַ  גֵּ  ...". אֶל אָצַל  גֵּ
בְיוֹם הִצִיל ד' אֹתוֹ  המתחים הנפשיים שלא ברור מהו 'הר' ומהו 'גיא' יהיו קשים מאוד, והם מזכירים את דברי דויד בשירה ששר "

וַיֵּרָאוּ אֲפִקֵי יָם יִגָלוּ מֹסְדוֹת תֵבֵל בְגַעֲרַת ד' מִנִּשְמַת רוּחַ אַפּוֹ: יִשְלַח  (. דויד מתאר שם "שמואל ב כב" ) כָל אֹיְבָיו וּמִכַף שָאוּל מִכַף
שהוא ניצל מהם, אך לא מדובר  ". דויד מתאר שם רעידת אדמה חזקה ונחשולי מים רבים מִמָרוֹם יִקָחֵנִי יַמְשֵנִי מִמַיִם רַבִים:

ברעידת אדמה ממש, אלא במתחים הנפשיים שעבר דויד בעת שנרדף על ידי אויביו. ולכך גם כוונת זכריה כאשר הוא מתאר 'רעידת  
אדמה' שבה 'ההר' הופך ל'גיא', מדובר במתחים הנפשיים שיעברו על לומדי התורה שיצטרכו לבחור מי צדיק יותר האם מי  

 ודו בישיבה, או מי שיצא לאחוז בחרב כדי להילחם באויבי ישראל ולהציל את עם ישראל. שממשיך בלימ 
 

  הַר הַזֵיתִיםהסלע שב – בית סלע אחד סמוך לירושלים
' ובאמצעות 'צפונו' של 'בית הסלע'  בית סלע אחד סמוך לירושליםבמעשה מסופר שהמירוני הקנה את המתנות באמצעות ' 

". הביטוי 'בית סלע' משמר מנהג  וּמָש חֲצִי הָהָר צָפוֹנָה וְחֶצְיוֹ נֶגְבָה'דרומו'. זהו רמז להר הזיתים שמתואר בנבואה "ובאמצעות  
קדום לעלות בשלושת הרגלים להר הזיתים, מנהג שגם הפייטן הקדום יניי שחי בערך בזמן חתימת התלמוד הבבלי, מתאר אותו  

רגליו... מעמד לבאי רגליו", ומכאן שמדובר במנהג קדום שנהג עוד בזמן האמוראים. וכבר דן   וכותב בפיוט שלו "על הר הזיתים
(. בהר הזיתים היה סלע גדול שלפי המסורת שם  קפה–עמ' קעו ,תשנ"ו  ,קיזבמנהג פרופסור ישראל רוזנסון במאמר בעלון סיני )

לע' הוא כינוי להר הזיתים שבו נמצא הסלע שעליו שכן  , ונמצא ש'בית ס 3היתה תחנתה האחרונה של השכינה לפני שעלתה למרום 
 לפני שהסתלק למרום.ד' כבוד 

אלא שעדין אין זה הסבר מספק מדוע בא לשם עולי הרגל, שהרי בסופו של דבר השכינה הסתלקה גם מהסלע הזה ועלתה למרום.  
הוא ישוב, שהרי בית המקדש שלמעלה מכוון  ואליו ד' ועדיף היה שעולי הרגל יגיעו קרוב להר הבית עצמו, שהוא המקום שבחר  

הנה זה עומד אחר כתלנו, אחר כותל מערבי של בית המקדש  (: נאמר: "ב  ,שיר השירים רבהכנגד בית המקדש שלמטה. ובמדרש )
".  למה שנשבע לו הקדוש ברוך הוא שאינו חרב לעולם ושער הכהן ושער חולדה לא חרבו לעולם עד שיחדשם הקדוש ברוך הוא 

 ה מדוע באו עולי הרגל להר הזיתים ולא לסביבות הר הבית. ותמו
  יח(-טו ב יג)מלכים מתבקש שעולי הרגלים הניחו שעלייתם דווקא לרגל להר הזיתים מסייעת לקרוב הגאולה. מצאנו בספר 

המלך וירה  שכאשר אלישע הנביא רצה לסייע למלך ישראל לנצח את ארם, הוא הורה לו לקחת חץ וקשת והוא אחז בהם יחד עם 
אותם מבעד לחלון, והוסיף והורה למלך ישראל להכות בחצים ארצה. ויש ללמוד משם שפעמים שאין די בתפילה שהבורא יושיע,  
וצריך לעשות מעשים גשמיים שמלווים את התפילות כדי שתתקבלנה. ובדומה אף כאן, כאשר עולי הרגל באו דווקא להר הזיתים  

 בהר הזיתים וצאתו למלחמה בגויים. ד' רז את קיום נבואת זכריה על התגלות הם רצו שעלייתם לשם תסייע ותז
 מנהג מיוחד בעליה לרגל להר הזיתים הונהג דווקא בהושענא רבה והוא מתואר במסורות מתקופת הגאונים, וכדלקמן. 

 
 התהלוכה להר הזיתים בהושענא רבה

הזיתים בהושענא רבה. נהגו לבוא להקיף בקבוצה קטנה שבע פעמים את  במסורות שמתקופת הגאונים מוזכר מנהג שנהגו בהר 
לכיוון הר הזיתים ובמשך ההליכה   הבית ומשם החלה תהלוכה -ברחבה שמדרום להר שערי הר הבית, לאחר מכן התכנסו בהמון

ים הם התכנסו בראשו  אמרו הצועדים פרקי תהילים ופיוטים שחוברו במיוחד לכבוד התהלוכה, וכאשר הגיעו הצועדים להר הזית 
סביב הסלע הגדול שהיה שם ונערכה שם סעודה מפוארת, וחולקו תארי כבוד לראויים לכך לפי התקדמותם בתורה או לפי גודל  

. לכאורה ראוי היה שפרקי התהילים והפיוטים יאמרו בסיום סביב הסלע שהיה שם. ובכלל ראוי היה שכיוון  4תרומותיהם
מהר הזיתים להר הבית, שהרי 'מעלין בקודש', ואז יקיפו את שערי הר הבית והדבר יסמל את חזרת  התהלוכה יהיה הפוך ויצעדו  

 נלחם בגויים. ד'  השכינה להר הבית לאחר המלחמה ש



  
3 

 
    

 ו תשפ" בא
ונראה שהמנהג לצעוד בכיוון הפוך, לצאת מאזור הר הבית ולהגיע להר הזיתים, היה מנהג שנועד לחזק את רשב"י ואת זכריה  

להר הזיתים מסמלת  ד' מעלה' כדי שתתקבל שיטתם באופן שתגיע הגאולה. בנבואת זכריה היציאה של  הנביא ב'ישיבה של
שהגאולה תגיע כאשר 'יושבי ירושלים' יכירו בכך שיתכן שמי שיצא לאחוז בחרב גשמית כדי להילחם באויבי ישראל הוא יותר  

 וקנה בית סלע מחוץ לירושלים.  צדיק מהם. וזה מה שמרמז גם המעשה ברשב"י המירוני שהיה בירושלים
ואמנם, גם לשיטת רשב"י צריך שתהיה קבוצה של 'יושבי ירושלים' שתתמיד בתורה ובתפילה. ולכן במנהג התהלוכה שבהושענא  

רבה, הקיפה בתחילה קבוצה קטנה שבע פעמים את שערי הר הבית, ובכך הראתה קבוצה זו, שבתחילת הגאולה העתידה יש צורך  
קבוצה קטנה ומבוססת של 'יושבי ירושלים' שכל עיסוקה הוא בתורה ובתפילה. אך אחר כך התכנס המון רב ברחבה  שתקום 

שמדרום להר הבית, ואז החלה התהלוכה ההמונית לעבר הר הזיתים שמלווה בתפילות רבות. בנבואת זכריה נאמר שהכניעה של  
.  5ולחוג את חג הסוכותד'  ת, שאז הגויים הנותרים יבואו להשתחוות להגויים שנלחמו נגד ירושלים תבוא לידי ביטוי בחג הסוכו 

וכדי לסייע 'ליציאה' למלחמה הזו נערכה בהושענא רבה )היום האחרון של חג הסוכות( תהלוכה משולבת בתפילות רבות מכיוון הר  
 הבית להר הזיתים. 

 
רוני כדי שתתקבל שיטתו בישיבה של מעלה אמנם  מנהג התהלוכה לעבר הסלע שבהר הזיתים, מנהג שנועד לסייע לרשב"י המי

התבטל מזה דורות רבים. אולם תורתו של הרי"ף ממלאת את החסר, וכדי לסייע לרשב"י בישיבה של מעלה הביא הרי"ף  
 בהלכותיו את המעשה במירוני שקנה בית סלע מחוץ לירושלים.

 
_________________________________________________________ 

 
אלא  -, ובההוא דפרשת בשלח אינו מפורש דנענשו על כך .ב' פעמים חטאו בשְלָו כדאמרי' בערכין(: "דף עה, ביומא  מהרש"א )חידושי אגדות 1

 ". דילמד סתום מן המפורש
 (.כי תצא דף רפב א; נשא דף קכה ב , רעיא מהימנא ג( בביאור כתוב נוסף בנבואה הזו; זוהר )דף יד, א)סוטה רבי שמלאי במסכת  2
שכסא זה ניצב במקום שבו  , היתה מסורת'. אשר נקראה 'כסא החזנים, על הר הזיתים נמצאה אבן שאורכה עשר אמות ורוחבה שתי אמות"  3

 (. 147עמוד  ספר ירושלים: התקופה המוסלמית הקדומה י,יד יצחק בן צבשלוש שנים ומחצה עד לחורבנה של ירושלים. )ד' כבוד  עמד
 " באתר ויקיפדיה )הערך מובא גם באתר מכלול( מעמד הר הזיתיםראו עוד בענין זה בערך "  4
 (.טז,זכריה יד) "אוֹת וְלָחֹג אֶת חַג הַסֻכוֹת:-ל יְרוּשָלָםִ וְעָלוּ מִדֵי שָנָה בְשָנָה לְהִשְתַחֲוֹת לְמֶלֶךְ ד' צְבָ וְהָיָה כָל הַנּוֹתָר מִכָל הַגוֹיִם הַבָאִים עַ "  5
 
 

 לע"נ אמו"ר רחל בת ר' בנימין בונים ע"ה

 
 info@eretzhemdah.orgניתן ליצור קשר עם הכותבים דרך:  

 

 
 
 
 

 )מתוך ח"ב( 
 

  Israel             ישראל
 תמוז תשנ"ב 

 
 נשיאת שם משפחתה הקודם )משפחת ההורים או בעל קודם(  - אשה נשואה

 
 שאלה

 ? האם מותר לאשה נשואה להשתמש בשם משפחה שהיה לה ברווקותה
 ? שמתחתנת פעם שנייה האם מותר לה להמשיך להשתמש בשם משפחתה מבעלה הראשוןאשה גרושה 

 
 התשוב

ישירה   תהתייחסו ון זה  גמשפחה המקובלים כיום הוא עניין שנתחדש בדורות האחרונים, וממילא לא מצאנו לכ-עניין שמות
 במקורות ההלכה. 

" עצמה. האם זוג  ת ההלכתיאמנם נראה שבמקרים הנדונים יש לתת את הדעת גם על הסיבות הגורמות לעניין, ולא רק ל"שאלה 
שכזה מבין אל נכון את המהות האמיתית של קשר הנישואין, שאינו שותפות תועלתית בין בני הזוג לצרכים מסויימים בעלמא,  

 ? אלא הקמת בית נאמן ומשפחה חדשה בישראל
משפחה שונים, במקומות שאין זה רגיל ומקובל, עלול להטעות  -ל מקום, מצב שבו הבעל והאשה נקראים ומופיעים בשני שמותמכ

. במקרים מסוימים אף עלול להתעורר חשש, שזהו זוג שחי ללא חופה וקידושין, ושלא כדת משה  1אחרים לומר שאינה אשתו
?( וכמו שמצאנו בתורה,  וכיו"בר יופיעו שמותיהם הנפרדים על דלת ביתם  וישראל. )כלום אין זה הרושם שעלול להתקבל, כאש

במעשה אברהם ושרה אצל פרעה ואצל אבימלך, שגרם למכשול. וכבר עמדו ראשונים על כך שהיה שלא כהוגן, אף שהיה שם חשש  
 .2של פיקוח נפש

שרית של הבעל החדש ובעקבותיה חשש  ה של אשה גרושה שנישאת בשניה, ישנה, בנוסף לאמור, הבעיה של הקפדה אפ רבמק
 . 3לשלום בית

משפחה שונה מזה של בעלה, לפחות במקום שאין זה מצב מוכר ומקובל,  -לכן נראה שמן הראוי למנוע מצב, שבו האשה נושאת שם 
 משפחתו של הבעל. -משפחתה הקודם גם את שם-אלא אם כן תוסיף לשם

ם בשיחה ולהשתדל ולהעמיד את בני הזוג על עניין האחדות והשלימות  ועל הרב או המדריך הנתקלים בתופעה כזו לבוא עמה
 שכינה ביניהם". - הרצויות והנכונות, ועל היצירה המחודשת שבהקמת בית בישראל: "זכו 

 
_____________________________________________________ 

 

https://he.wikipedia.org/wiki/%D7%9E%D7%A2%D7%9E%D7%93_%D7%94%D7%A8_%D7%94%D7%96%D7%99%D7%AA%D7%99%D7%9D
mailto:info@eretzhemdah.org


  
3 

 
    

 ו תשפ" בא
המשפחה של הבעל, ואין איפוא מקום שתיווצר  -נושאת את השם הקודם רק לצרכים מסוימים אבל בדרך כלל נקראת בשם אך גם אם האשה  1

 חכם. -טעות כזו, כדאי שיתייעצו בתלמיד
  כ(, ועיין רמב"ן שם לפסוק י: "ודע כי אברהם אבינו חטא חטא גדול בשגגה, שהביא אשתו הצדקת במכשול-פרשת לך לך )בראשית יב, י  2

יח( וברמב"ן לפסוק יב שם: "כי גם אם אמת הדבר שהיתה אחותו ואשתו... כבר חטא בדבר, והביא  -עוון...", עיי"ש ובפרשת וירא )שם כ, א
 עליהם חטאה גדולה...". 

רש"י "משום   עיין מועד קטן )כא ע"ב(, מתה אשתו ונשא אשה אחרת, אינו רשאי )אדם אחר( להכנס לביתו לדבר עמו תנחומין וכו', ופירש  3
חלישות דעת דאשה אחרונה", ובשו"ת "חתם סופר" )יורה דעה תשובה שנה( "שאינו ראוי להראות אבלות על בעל ראשון בפני בעלה השני", 

  -ידי נישואין, קירבה של אשה לבעלה שהנישואין גרמו -וכן כתב שם "השתא קירבה שבתולדה כגון אח לאחות )לעניין טומאת כהן( מופקע על
  ו דין שתפקע על ידי נשואין לשני, נישואין קרבי נשואין רחקי". וכל זה נכון בנדון דידן, במקום שיש לחשוש, שהדבר אינו לרצונו של הבעלאינ

 החדש. 
 ג', שאביגיל נקראה אשת נבל הכרמלי גם לאחר נישואיה עם דוד כביקורת של הנביא על מעשיה. -ועיין במדרשים על שמו"ב פרקים ב' ו

 
 

 ות המשיבים ובברכת התורה, ם צובש
 

 ה ארנרייך          הרב יוסף כרמל משב הר
 שי הכולל רא

 
 אני מאשר: גם
 שאול ישראלי  הרב

 
 

           קישור לשו"ת במראה הבזק באתר –ארץ חמדה 

 

 info@eretzhemdah.org : תן ליצור קשר עם הכותבים דרךני

 

 

https://www.eretzhemdah.org/ebooks.asp?lang=he&top=1&pageid=28
mailto:info@eretzhemdah.org
http://eretzhemdah.org/publications.asp?lang=he&pag

